# الخطه الخماسيه للوصول الى الله



بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وعلى اله وصحبه وسلم تسليها. أما بعد

ففي ذيل هذه السلسلة الجميلة الماتعة النافعة لاخي الشيخ علاء حامد في اساسيات الطريق إلى الله ﷺ. نختم هذه السلسلة في التعرف على جامع يختصر لنا ما يتعلق بالطريق إلى الله على وقبل الكلام في الجامع الذي يختصر على السالك إلى الله ﷺ الطريق. لابد أن نؤكد ونتذكر مرةً بعد مرة. أن من أشرف ما يبحث عنه إلانسان في هذه الدنيا أن يعرف كيف يسلك الطريق لله على الكلام مش عاوزينه كلام انشائي. كلام داخل جدران المساجد فقط. أنا وأنت خلقنا الله على الله على الله عز وجل. وجدنا الدنيا ولنا أعمار محدودة. ولا أحد فينا يعلم متى ينتهي أجله.

وبين الله على لنا طريق الحق وطريق الباطل. والحياه اختبار لكل واحد فينا. أين سيذهب اي طريقٍ سيسلك؟ تنتهي الأجال ثم يكون المصير إما خلود في جنة أو خلود في نار.

فاحنا في فترة اختبار ضيقة جداً. ونحن في هذه الدنيا احنا فترة اختبار ضيقة. خمسين سنة هتعيشهم ستين سنة. تسعين سنة مية سنة هتعيشهم. هذه فترة اختبار ضيقة. إذا ما قارنتها بالوقت الطويل قبل أن تولد. وبالوقت الطويل. الخلود الى ما لا نهاية. بعد دخول الناس الجنة أو دخولهم النار. ففي هذه الفترة اللي الأنسان بيختبر فيها والتي سيتوقف عليها مصيره. أهم شيء ينشغل به

> كيف يصل الى رضوان الله على ؟ وكيف يسلك الطريق الصحيح؟

طريق حق وطرق ضلالة. فهو يحتاج أن يعرف صفة طريق الحق وصفات طرق الضلالة حتى لا يضيع عمره. عشان عمره ما يروحش منه. ثم إذا نظر كل واحدٍ منا مثلاً فيها شرعه الله ﷺ لنا في الذي فرضه الله عز وجل علينا. في دعاء مفروض علينا. أيه الدعاء المفروض علينا؟ اهدنا الصراط المستقيم. أى دعاء اختاره الله عز وجل لنا ليكون فرضاً علينا أن ندعوه وربح الطريق القويم أن تعرف الطريق. وأن تنال المستقيم. أن تسأل الله أن يهديك الصراط المستقيم. الطريق القويم أن تعرف الطريق. وأن تنال الهداية وأنت تسير في هذا الطريق. فعندما نتعرض أو يتعرض غيرنا للكلام على الطريق إلى الله وسادي دي الحياة بالفعل. هي دي الحياة. هذا هو المقصود أن تعرف الطريق لتسلكه. ثم الناس في بحثهم عن الطريق إلى الله. بعد أن يصدقوا في أنفسهم هو صادق في نفسه أنه يريد أن يصل إلى الله. بعضهم قد يضل في الطريقة التي يتعرف بها على الطريق. عاوز يصل إلى الله فيسلك في معرفته للطريق يضله. لان الله قد يضل في الطريق الموصل اليه إنها يعرف بالوحي. الذي أوحى به والذي انزله على انبيائه ورسله.

يعني الواحد لو قعد له. هو دلوقتي يريد أن يصل الى الله. يريد أن يسلك الطريق المستقيم. هيقعد بعقله يفكر. بعيد عن الوحي. سيضل. لان الله على الله الله على الله الله على انبيائه ورسله. والله على كتابه العظيم هدى للناس. وجعله نوراً. يخرج الناس به من الظلهات إلى النور. وهذا الكتاب العظيم لابد أن نرده مورد الظمآن.

بمعنى أن نقرأ القرآن وأن ننظر في القرآن باحثين عن هذا الطريق ونحن نشعر اننا محتاجون بالفعل لان نعرف الطريق من القرآن

الله على الطريق وبين هذه الايات آياتٌ جوامع تجد آيات جوامع في القرآن كلمات قليلة تصلح شعاراً في الخياة. كلمات قليلة تصلح شعاراً في الحياة. كلمات قليلة إذا تدبرها القارئ للقرآن أو السامع للقرآن ربما بتدبري لاية واحدة وتمسكه بها يسلك الطريق الصحيح ويصل الى ربه نسأل الله في أن يهدينا جميعاً الصراط المستقيم. والنبي في ذكر أن الله عز وجل قد خصه بجوامع الكلم. قال (أوتيت جوامع الكلم). جوامع الكلم مش بس أحاديث. هناك أحاديث من جوامع الكلم. عشان (إنما الاعمال بالنيات وإنما لكل امري ما نوى ). هذا من جوامع الكلم.

الكلمة. (لا ضرر ولا ضرار). اللي هي الاحاديث اللي بيبقى كلهات قليلة فيها معاني كثير من جوامع الكلم التي أوتيها النبي و جوامع الكلم من القرآن. جوامع الكلم من القرآن. كلهات يسيرة عددها قليل ولكنك تدبرتها وجدت أن ما فيها من المعاني يكتب في الكتب الكثيرة. ومن هذه الايات الجوامع التي ترشد الى الطريق. وتعرف به. وتصف احوال السالكين فيه هذه الاية التي نختم بها باذن الله هذه السلسلة لتجمع لنا معالم هذا الطريق ومقامات السالك في الطريق الى الله وهي اية صدرت قبلها بالكلام عن زينة الدنيا. وكيف زينت الدنيا بمتاعها للناس. ثم بعد ذلك ذكر الله من ما يقابل الزينة من النعيم المقيم الذي أعده لعباده المتقين. الذين لم تغرهم هذه الزينة. ثم بعد أن ذكر الله عز وجل ما أعده لهم لاحظ هنا. وصف للدنيا وحال الدنيا وزينتها ثم ما يقابل ذلك في الاخرة. ثم انت ايها السامع للقرآن. وأيها القارئ للقرآن تسأل كيف انجو من المقيم الذي أعده الله شكل لعباده المقيم الذي أعده الله كله عباده

فيذكر الله عز وجل بعض صفاتهم وبعض اقوالهم التي تختصر على وعليك هذا الطريق من كثرت عليه من كثر عليه الكلام. سمع كلام كتير جداً. تشتت افكار كثيرة. طب انا اعمل ايه حتى اصل؟ من كثر عليه الكلام فليتمسك بهذه الاية ونظيراتها من القرآن الكريم. يقول الله عز وجل ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ المُقَنَطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ المُسوَّمَةِ وَالْمُنْ اللَّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ المُقَنَطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ المُسوَّمَةِ وَالْمُنْ اللَّبِ. قُلْ أَوُنَبَنُكُم بِحَيْرٍمِّن وَالْأَنْعَامِ وَالْحُرْثِ ذَٰلِكَ مَتَاعُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَالله عَندَهُ حُسْنُ اللَّآبِ. قُلْ أَوُنَبَنُكُم بِحَيْرٍمِّن ذَٰلِكُمْ لِللَّذِينَ آتَقَوْاْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهُرُ خُلِدِينَ فِيهَا وَأَزْوُجٌ مُّطَهَّرَةٌ ذَٰلِكُمْ لِللَّذِينَ آتَقَوْاْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهُرُ خُلِدِينَ فِيهَا وَأَزْوُجٌ مُّطَهَرَةٌ وَرِضُونٌ مِّنَ آلله وَالسَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالمُنْفِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالمُنفِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالمُنفِقِينَ وَالمُسْتَغُفْرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾. هذه الايات لهذه الأوصاف الخمس. قادتنا هذه الايات لهذه المقامات الخمس. للسالك الى الله ﷺ. وكل مقامٍ منها عنوان كبير تحته فروع كثيرة. سريع لمعاني هذه الايات. حتى

نقف مع هذه الاية. ذكر الله والمناه الناس حب الشهوات في هذه الدنيا. وذكر من هذه الشهوات التي زينت للناس. النساء. والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة الاموال الكثيرة. والخيل المسومة الخيل الحسنة حسنة المنظر. مساومة من الشيال فيها علامة الحسن. والخيل المساومة والأنعام والحرث والحرث هو الزرع. ما بعد أن ذكر الله والله هذه الشهوات التي زينت للناس قال ذلك متاع الحياة الدنيا. والله عنده حسن المآب. هذا في مقابل ذاك. قل أؤنبئكم بخيرٍ من ذلكم؟ وأنت في هذه تشتهي هذه الامور؟ الله المناس البك هذا الوحي من خلال نبيه والمناس على الله الله الله الله الله الله المناس الله المناس الله المناس الله المناس الله المناس الله الله المناس الله المناس الله المناس الله المناس ورضوان من الله ورضوان الله الله المناس الله المناس ورضوان من الله الله المناس والمناس الله المناس والله المناس ورضوان من الله الله المناس والمناس الله المناس والله المناس والله المناس المناس والله المناس والله المناس والمناس الله المناس والله المناس والله المناس والله والمناس الله المناس والله المناس والله المناس والمناس المناس والله المناس والمناس الله المناس والله المناس والله المناس والله المناس والله المناس والمناس الله المناس والله المناس المناس والله المناس والله المناس والله والمناس الله المناس والله والمناس الله المناس والله المناس والمناس والله والله والله المناس الله المناس والله المناس والمناس الله المناس والله المناس والمناس والمناس والله المناس والمناس والمناس والمناس والله والمناس والمن

## وتوسل بالمال

والتوسل بالمال والمنفقين

#### و توسل بالفعل

والتوسل بالفعل عنوانه والقانتين

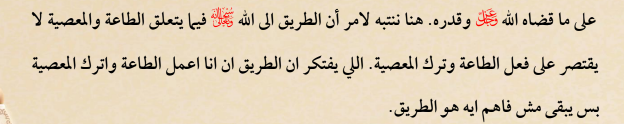
#### توسل بالقول

فالتوسل بالقول عنوانه والصادقين.



الصابرين الصبر. الصبر كها ذكرنا التوسل بالنفس. ما معنى الصبر؟ يعني ايه الصبر؟ الصبر يعني حبس النفس على شيء. والصبر له مجالات مختلفة. له مجالات متعددة الصبر. الصبر لا يقتصر فقط على أن واحد بتصيبه مصيبة فيصبر. هذا من الصبر ولكن الصبر مش كده بس.

- من الصبر صبر على طاعة الله. مش بس أنك تطيع ربنا. ولكن بعد أن تطيع أن تصبر على هذه الطاعة لتداوم عليها وتحافظ عليها.
- ومن الصبر صبر عن معصية الله. ليس فقط أن تترك المعصية بمجرد أن سمعت موعظة من المواعظ حد خوفك. من معصية من المعاصي فتتركها مرة. لا الصبر أن تصبر عن المعصية وتحبس نفسك عن هذه المعصية في حياتك. هذا من الصبر.
- من الصبر الصبر على الاقدار المؤلمة. يصيب الانسان مصيبة في بدنه في عافيته. في ماله في عمله. نسأل الله على أن يعافي اجمعين. فيصبر على ذلك ولا يجزع. فيصبر على ذلك ولا يتسخط.



ليس الطريق فقط أن تفعل الطاعة وتترك معصية. ولكن أن تفعل الطاعة وتصبر عليها. وأن تترك المعصية وتصبر عنها. وتعلم أنك في هذه الدنيا في داير اختبار.

والانسان مها حبس نفسه. اللي بيهون الانسان حبس نفسه في أي شيء. في هنا طلبة عندهم امتحانات؟ جايين ليه؟ طيب. ربنا ينفعكم بالعلم ويوفقكم في الامتحانات. ايه اللي بيهون عليك؟ انك تقعد على المذاكرة وهقول لك أيه تزهق نفسك بقى تقعد ايه اللي بيهون عليك الامر ده؟ الذي يهون عليك ذلك أن أنت عارف أن هو أيه؟ وقته. ده هو شهر وحنخلص. هم شهرين وحنخلص. صح ولا لا؟ الذي يهون على الانسان أن يترك الملذات الذي يهون على الانسان أن يترك ما يميل اليه ان هو يعرف ان ايه؟ انه فاضل شوية وخلاص. هم هي شوية وخلاص. كذلك الدنيا. بص بقى على الدنيا كلها. لسه بقول لك الدنيا شوية وخلاص. هي مهما طالت اعهارنا لا تساوي شيئاً لا تساوي شيئاً في الخلود. لا تساوي شيئاً في سنين طويلة وقرون طويلة قضاها اسلافنا في قبورهم لا تساوي شيئاً.

فالانسان لما يتقرب الى الله وطاعة لابد يعلم ان هذا الطريق يستلزم ان يصبر نفسه عليها ومش هيعرف يصبر نفسه عليها غير لما تكون عينه معلقة بالاخرة ويعرف أيه ويعرف أن هانت زي ما بنقول كده. هانت. خلاص قربنا. يترك المعصيه ونفسه تدعوه اليها. والمعصية تزين له ويسيرة. واقرانه زمايله اللي في سنه بيعملوها. وهو ماسك نفسه ما يعملش المعصية ويقول لنفسه هانت. لانه علم أن الدنيا دار اختبار وأن الدنيا ليست دار قرار. وأن الطريق ده ما ينفعش فيه اللي ما بيصبروش. الطريق ده ما ينفعش فيه اللي ما بيصبرش. اللي هو يسمع مرة عن الطاعة فيعملها مرة وتبقى فرض ويسيبها بعد كده عشان مش قادر يجي على نفسه الدين لازم تيجي فيه على نفسك هو اختبار.



الصابرين ثم الصبر هنا كأنه شرط لكل الاوصاف اللي جاية بعد كده. يعني أنت لو تأملت في الصابرين لماذا ذكر وصف قبل القانتين. طب ده صابر في نفسه. طب والمنفق؟ ما هو بينفع الناس؟ لماذا ذكر الصبر اولا؟ لانه بدون الصبر ما فيش حاجة من الحاجات اللي بعد كده ينفع الواحد يعملها اصلا؟ كيف سيكون من القانتين وهو ليس من الصابرين. كيف سيكون من الصابرين؟ هو كل حاجة لازم فيها أن هو يكون من الصابرين. الصبر عاوز ناس عندها عزيمة.

الدلع ما ينفع لازم تعرف أن نفسك ستدعوك لامور ومش كل حاجة في الطاعات والمعاصي هتلاقيها سهلة ويسيرة على نفسك.

ما تفتكرش مكنش في اختبار اصلاً. ايوة في طاعات بيسهل علينا فعلها. صح؟ وفي معاصي بيسهل علينا تركها. وفي طاعات يصعب علينا فعلها. «كتب عليكم القتال وهو كرة لكم ». في كده وفي معاصي يصعب على الانسان تركها. ما هو الاختبار حقيقته في دي. هل سيطيع ربه؟ ويكون من الصابرين ام لا؟ فهذا هو الوصف الاول كأنه عنوان وشرط لكل ما سيأتي. وبالصبر بالصبر يهون على الانسان التعب اللي هيلاقيه في ترك معصية.

بالصبر على الاقدار المؤلمة وعلى المصائب. يهون على الانسان ويرضيه بربه ولله الصبر يمكن الله العباده في الارض. ويرزقهم الامام في الدين. الله يقول ﴿ وجعلنا منهم ائمةً يهدون بامرنا لما صبروا وكانوا باياتنا يوقنون ﴾ بالصبر تنال حسن الجزاء من الله ولله ولا يقول ﴿ اولئك يجزون الغرفة بها صبروا ﴾. دور على الصبر الصبر في القرآن في الثناء على الصابرين. وفي ذكر الجزاء الذي اعده الله للصابرين أكثر من تسعين موضع في القرآن. علشان تعرف أهمية الصبر. ومكانة الصبر في دين الله ومكانة الصبر في الطريق الى الله عز وجل. فهذا والوصف الاول او المقام الاول من مقامات السالك في الطريق الى الله الصابرين الصبر.



## المقام الثاني والصادقين

والصدق كها ذكرنا التوسل بالقول او التعبد لله به بالقول. هتقول الصدق ماشي يعني ان انا لما اتكلم مع حد ما اكذبش عليه يعني هذا من الصدق. بس معنى الصدق اوسع من كده. هو يعني الصدق اللي احنا بنقرأه في القرآن. ويعني ايه الصدق اللي الله بنني على اهله؟ هذا الثناء الكبير. الصدق منه الصدق اللي احنا اللي انا لسه ذاكره دلوقتي وانت بتتكلم مع حد ما تكذبش عليه. ولكن الصدق اوسع . الصدق. يعني انت هتقول حاجة. الحاجة دي توافق ما في ضميرك وتوافق حقيقة الامر مع بعض. ازاي؟ بص مختصرة بس تميز لك من الصادق من غير الصادق. ممكن واحد يقول كلمة بلسانه. وهي توافق الحقيقة. ولكنها تخالف ما في قلبه تخالف ضميره. يبقى منافق.

ما هو المنافقين ﴿ قالوا نشهد انك لرسول الله ﴾ طب ما هو النبي ﷺ رسول الله ولا لأ؟ رسول الله ولا الله دي الحقيقة. طب قالوها بلسانهم ولا لأ؟ قالوها بلسانهم. قلبهم فيه ايه؟ عكس كده. مش صادقين. ﴿ والله يشهد ان المنافق لكاذبون. ﴾ طيب. واحد هيقول كلام يوافق ما في قلبه. بس هو عكس الحقيقة. يعني هو مقتنع بالباطل. يعني بقى غير المنافقين يجي من الكفار يكذب النبي ﷺ مثلاً وهو مصدق كده وده في قلبه ما هو ده قاله بلسانه وموافق في ايه؟ موافق لما في قلبه ولكنه مخالف لايه؟ مخالف لحقيقة الامر. يبقى ده كاذب برضو. علشان تبقى صادق عشان الانسان يبقى صادق. يبقى قوله موافق لما في ضميره موافق لحقيقة الامر.

تعالى بقى نزل الكلام ده على الصدق في الحديث بين الناس. وهذا من الصدق. الصدق في الحديث بين الناس. فانت تصدقه في القول. تذكر قولاً موافق لحقيقة الامر وهو ما في قلبك لا تخدعه. ثم الصدق في القول اوسع من ذلك. اوسع من ذلك. تعال شوف لما ييجي حد يسمع مثلاً ان الله على حرم ان الحاجة الفلانية حرام. ومش جاي على هواه. وهو حاسس جواه ان هي غلط. واقتنع ان هي غلط. وهقتنع ان هي حرام. فيقول بلسانه مين اللي قال كده؟ طب هي فيها خلاف ولا خلاف. بس انا صنعت غير كذا. هو انت هتفهم اكثر؟ وغير ذلك من الكلام. وهو جواه قلبه غير لسانه. قلبه غير لسانه. هذا من الكذب. ده منافي لوصف

وان الصدق الذي لابد فيه من تواطؤ لسانه مع قلبه مع حقيقة الامر في عنصر اللي هو القلب او ضميره ده لا يطلع عليه الا الله على الحلال والحرام. بعد ان يعلم ما احله الله وما حرمه الله. هذا ليس من الصادقين. اللي بيأمر الناس بالمعروف ولا يفعل المعروف. وينهى الناس عن المنكر. ويأتي المنكر. طيب ما هو ده حاله لسانه صح. بيقول كلام صح. والحقيقة الامر صح ان ده معروف وده منكر. بس هو حال قلبه ايه؟ ما هو كل ده محتاج راجعة.

الصادقون اذا امروا بالمعروف امتثلوا لهذا المعروف. اذا نهوا عن المنكر انتهوا عن هذا لان هم صادقين.

شفت بقى معنى الصدق واسع ازاي؟ الصدق مش مش بس واحنا بنتكلم مع بعض. الصدق اوسع من ذلك. من العلامات. بص بقى فيها ذكرنا من العلامات اللي تدل ان في مشكلة في الصدق. مشكلة في الصدق اه عدم الاعتراف بالخطأ. اه عدم الامتثال للحق الذي يأمر الانسان به الحرام الذي ينهى عنه. التحايل على الشرع والتحايل على الحلال والحرام. كل دي من علامات ان في مشكلة فيها الصدق. فمن اراد ان يسلك الطريق حقاً. الطريق ده طريق صادقين. الطريق ده الطريق صادقين. الصدق في الاقوال هو الاصل. وفي صدق في امور اخرى متفرعة على الاقوال. العمل نفسه صلاتك وصيامك فيها صدق. اخلاصك فيه صدق. تقربك الى الله على العال حب وخوف ورجاء. فيها صدق. والناس متفاوتون في هذا الصدق. وفي ناس

صادقين وفي ناس كاذبين. الذي يصدق ربه عز وجل في اقواله. وفي افعاله وفي اعماله قلبه فهو يسير حقاً في هذا الطريق كما اراد كما اراده الله عنه منه. ده المقام الثاني او الوصف الثاني في هذه الاية ذكرنا الصابرين والصادقين.

#### المقام الثالث والقانتين.

وكما ذكرنا ان هذا التوسل بالفعل. التعبد لله على بالفعل. ما معنى القنوت؟. الذي نقرأه كثيراً في القرآن. بصوا القنوت في القرآن له معاني كثيرة يجمعها معنى يشمل كل هذه المعاني. القنوت محكن احياناً بيأتي على الدعاء حتى نقول دعاء. القنوت صح؟ والقنوت يأتي في اطالة الصلاة. يتقال قن ايضا. وفي معاني متعددة في القنوت يجمعها لزوم الطاعة مع الخضوع والتذلل. ده القنوت.

القنوت والقانتين لزوم الطاعة مع. خلي بالك دي ما المميزة للقنوت. الخضوع والتذلل. الخضوع والتذلل. الخضوع والتذلل لمن؟ لله على النجاة الخضوع والتذلل. ولو تأملت في القرآن وتأملت في سنة النبي على تأملت في فضائل الاعمال هتلاقي دايماً في ربطة بين الاتنين. التزلل والنجاة. عارف يعني ايه التزلل؟ تكون ذليلاً لله على الرأس لله على المناه ال

عارفين سورة الملك سورة الملك ذكر النبي الله المنجية من عذاب القبر؟ وسن النبي الله عارفين سورة الملك قراءتها في كل ليلة قبل النوم.

المنجية من عذاب القبر. ليه؟ طب نبص في صورة الملك ايه اللي يخليها منجية من عذاب القبر؟ هي سورة الملك بتتكلم عن ايه؟ سورة الملك كلها مشاهد في عظمة الله على . من اولها لاخرها حتى لما بعض اهل العلم اتكلم في موضوعات الصور ويذكر اكثر السور. اكثر السور التي تتجلى فيها معاني العظمة بيذكروا ثلاث سور. في ثلاث سور تتجلى فيها جداً معاني العظمة. سورة رعد وسورة الحج وسورة الملك. وسورة الملك اقلهم في عدد الايات. طب العظمة دي هتثمر ايه؟ طب ايه علاقة ان انا اقرأ ايات فيها ذكر عظمة الله ورد

عن بعض السلف في سورة السجدة ايضاً. يقولوا سورة السجدة المنجية. يعني سورة الملك يقال فيها المنجية. وسورة السجدة يقال فيها ايضا المنجية. سورة السجدة تجد فيها ايضاً معاني العظمة. ومعاني تذلل المؤمنين لله . ﴿ تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعا ومما رزقناهم ينفقون ﴾ تحس فيها بمعنى عظمة الله ومعنى التذلل لله عز وجل. لما تنظر في حال النبي على تجد التذلل والخضوع لله ظاهر جداً في افعاله وفي دعائه في اذكاره. عارفين ان النبي على كان يصلي حتى تتفطر قدماه. فيسأل عن ذلك فيقول افلا اكون عبداً شكورا؟ اريدك ان تنظر للمشهد ده اللي انت سمعته كثير قبل كده؟ اريدك ان تنظر له من زاوية التذلل والخضوع؟ ابه التذلل ده؟ يقف وتتفطر قدماه ويقول افلا اكون عبداً شكورا؟ لما يسمع نبيه على وهو الذي غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر. لما يسمع النبي على وهو يبكي ولصدره ازيج كازيج المرجل من البكاء. تذلل وخضوع.

انت لما بتقرأ في ادعية النبي في اذكار الصباح والمساء. عائزك لما تقرأ اذكار الصباح والمساء وتقرأ في ادعية النبي النهاردة او بكرة اقرب وقت. عاوزك تقراها بنضارة التذلل والخضوع. عجيب جداً. اللهم انت ربي لا اله الا انت. خلقتني وانا عبدك. وانا على عهدك ووعدك اعوذ بك من شر ما صنعت. ابوء لك بنعمتك على وابوء بذنبي فاغفر لي فانه لا يغفر الذنوب الا انت. قمة التذلل والخضوع. كذلك في كل ادعية النبي بيض معلى المعنى ده. معنى عظيم جداً. ما احنا يسن لنا ان احنا نقرأ هذه الادعية نقول هذه الادعية ونذكر الله بي بهذه الاذكار. عشان التذلل والخضوع ده يبقى له اثر في قلوبنا. التذلل والخضوع لله في مفتاح النبحاة. الذي يذلل نفسه لله صباح ومساء بهذه الاذكار مثلاً. او بادعية النبي في. سواء في اوقات معينة مؤقتة باوقات معينة او غير ذلك. حاله مع تلقي الاوامر والنواهي بيبقى مختلف تماماً. حاله مع الناس بيبقى مختلف خالص حاله مع النعم اذا انعم الله في عليه سيذل لله شكراً له. ولما تنزل به المصائب وينزل به البلاء سيذل لله صبراً على هذا البلاء. هتلاقي ان التذلل والخضوع الذي يحسنه كل مسلم. كل مسلم. ممكن يذل ويقدر حتى لو علمه قليل. صحع؟ وينجو. اذا ذل وخضع لله في. واذا جعل هذا والخضوع مش في اوقات معينة او

في احوال معينة. في جوة المسجد. لا وبرة المسجد لا. الذل والخضوع شه. وانا بصلي. لكن لما اقعد في شغلي ويعرض علي الحرام رشوة ما فيش ذل وخضوع ساعتها لا ان يكون القنوت شه. وان يكون التذلل والخضوع شي حالة مصاحبة له. دوماً فاذا غفل عن ذلك. والانسان بيغفل ويقع في الزلل والخطأ فاذا غفل عن ذلك بادر بالاستغفار والعودة الى الله ويقع في الزلل والخطأ فاذا غفل عن ذلك بادر بالاستغفار والعودة الى الله الخضوع شي مقصد عظيم. لابد ان نجتهد جميعاً في اي عبادة من العبادات في تحسين هذا الامر يعني واحنا بنصلي نحسن التذلل والخضوع. واحنا بننفق لما نصوم رمضان اللهم بلغنا رمضان لما تصوم فكر الايه؟ بص على الصيام بالنضارة الجديدة دي. كيف تصوم تذللاً شه؟ تذللاً شه؟ ايوة. انت بتطلع تشتغل وتجيب فلوس وتشتري بها طعام وشراب. وربك في امرك ان انت ما تقربلوش. من الفجر للمغرب. وشايفه قدامك. ذل ده ولا مش ذل؟ ذل شه. فتش هذه المعاني. القلب لما بيذل ويخضع تخلي القلب يخضع كده انت تجبر القلب على ذلك يسهل عليه بعد ذلك ان يذل في اي شيء يجد في نفسه تعالياً عليه او تكبراً عليه. فهنا هذا الوصف او هذا المقام الذي ذكره الله في من مقامات هؤلاء الذين نالوا رضوان الله في مقام القنوت والقانتين.

# المقام الرابع ايه هو؟ والمنفقين.

الانفاق. وهذا كها ذكرنا انه التوسل المالي تقرب بالمال. والمنفقين. الانفاق مش محتاج ان انا اعرفه. صح يعني انا عرفت القنوت وعرفت الصدق الانفاق معروف الانفاق واحد بيخرج مال شه في وطبعاً له شروط لازم لما يخرج المال يبقى مال طيب. لان الله طيبٌ لا يقبل الا طيباً. في زاوية للنظر لقضية الانفاق. واقتران ذكر الانفاق مع الصلاة في القرآن في مواضع. وذكر الانفاق مع القنوت والصدق والصبر في مواضع زي هذا الموضع مثلاً. ان هذا المرضي عند ربه الذي سلك الطريق اليه شخصية متوازنة. ما هو الانفاق ده في انا وغيري. صح؟ القنوت وانا بصلي. طب ده انا لوحدي. صح ولا لا؟ ده شيء لازم في انا لوحدي. الانفاق في تعامل مع الناس. في نظر في حاجات الناس ان الانسان مش عايش لوحده. مش علشان تسلك الطريق الله سبحانه وتعالى تقفل على نفسك صومعة. لا ده مش وصي السالكين الى الله في احنا ما عندناش كده في

الاسلام. في ان انت تصلح نفسك. وان انت تصلح ما بينك وبين الناس وعنوان ذلك في الانفاق وفي امور اخرى في الاصلاح فيا بينك وبين الناس. من البر والصلة وغير ذلك. واللي بيقتصر على جانب دون جانب بيبقى سلوكه. منشغل بالاصلاح في نفسه ثم في علاقته مع الناس وفي حقوق الناس عليه مقصر. او العكس هو حلو خالص مع الناس. ولكنه في نفسه فيها اوجبه الله عليه عليه في نفسه من عبادة ذاتية في نفسه. هو مقصر فيها. المطلوب تحقيق هذا التوازن المطلوب تحقيق هذا التوازن المطلوب تحقيق هذا التوازن المطلوب تحقيق هذا التوازن ان المسلم السالك الى الله من عايش لوحده. هو مش عايش لوحده. ولكن هو في نصيب له مع نفسه في اصلاح نفسه وفي نصيب له في اصلاح ما بينه وبين النبي في في هذه الوصية الجامعة الجميلة قال (اتق الله حيثها كنت واتبع السيئة الحسنة تمحها. ثم قال وخالق الناس بخلق حسن . ذكر بعض شراح الحديث ان مخالقة الناس بخلق هي من جملة تقوى الله في يعني اتق الله حيثها كنت ان انت تخالق الناس بخلق حسن. صح ولا لا؟ فقالوا ان بعض كنت طب ما هو. ضمن اتق الله حيثها كنت ان انت تخالق الناس بخلق حسن. صح ولا لا؟ فقالوا ان بعض الناس اذا سمع اتق الله حيثها كنت انها ينصرف ذهنه للصلاة وقراءة القرآن والذكر. و لا ينتبه الى انه من تقوى الله في ما يعامل به الناس.

فنص النبي على غالقة الناس بخلق حسن تنبيهاً على ذلك. فهذا امر ينتبه له في اقتران الانفاق بالصلاة. في اقتران الانفاق بالقنوت بالصدق غير ذلك في القرآن الكريم. ثم الانفاق وان كان الاصل فيه الانفاق بالم ولكن في انفاق بامور اخرى غير المال. الاصل في الانفاق اذا قلنا انفاق الاصل في الانفاق اليه؟ انفاق المال الطعام الطعام كفالة الايتام. غير ذلك انفاق المال. ولكن في اوجه للانفاق من الانفاق. انفاق العلم الذي علمك الله اياه. ان انت تنفق من هذا العلم وهذا انفاق أن كان انفاق المال عند الناس في ظاهر الامر ان بيقل وان كان المال لا يقل. يمحق الله الربا ويربي الصدقات. يزيد الصدقات. النبي صلى الله عليه وسلم يقول ما نقص مال عبدٍ من صدقة واقسم على ذلك. بس هو في ناس لما بتشوف المال بيشوفوا المال ان هو قل. ما حدش بيقول في العلم لما حد بيطلع علم من علمه الله اياه ان علمه قال. يعني ده حتى في ظاهر الامر عند الناس لا ينقص منه شيئاً. انفاق الوقت ان انت تنفق الوقت في سبيل الله. ليه الواحد بيبقي مستخسر دقائق

بحد يدخل عليه السرور. يسأل عن مريض. يعزي واحد يصل رحمه. يقول لك ما هو اصل الشغل الصبح ومش عارف ايه بالليل. طيب ما هو انت الوقت ده بينفق في سبيل الله. المال ينفق في سبيل الله. العلم ينفق في سبيل الله. العلم ينفق في سبيل الله. واحد له جاه وله شرف وعمكن الناس ممكن يرفع مظلمة عن حد بجاهه. ممكن ينفع حد بجاهه؟ طيب ما ينفع الناس هذا من الانفاق. هذا من جملة الانفاق. الانفاق من العلامات على ايهان المنفق بالغيب. وانت اذا نظرت في النفقة في نفقة المال لو نظرت في نفقة المال من غير يعني لو حاولت تحلل الانفاق المال من غير معنى الايهان بالغيب مش هتفهم يعني ايه نفقة.

زي ما قلت لك دلوقتي واحد هيطلع يشتغل هيجيب فلوس. جايب الفلوس وتعب عرق جبينه. جايب الفلوس بدل ما هو يشتري بها حاجة لنفسه راح واخد الفلوس دي. واعطاه لواحد تاني. عشان يشتري لنفسه بها طعام شراب. يطعم اولاده؟ من غير الايهان بالغيب هتبقى انت مش فاهم المعادلة دي. صح؟ اه من غير الايهان بالغيب؟ هو انت ليه بتعمل في نفسك كده؟ لكن لما تحط الايهان بالغيب في المعادلة. لماذا فعل ذلك؟ لأن يعلم ان الله في يأخذ منه هذه الصدقة فيربيها له وينميها له كها قال النبي في يعلم ان هو لما بيتصدق مش بيروح ما له ما بيروحش. ده هو بيدخره في الاخرة. ده اللي بيروح اللي هياكله ويشربه. وياكل ويشرب ما دام من مش مش غلط. ولكن ده اللي بيروح.

طبعا هذه الصور من لانفاق فار على الانفاق المالي الذي هو الاصل الذي فرعنا منه الكلام ان الانفاق توسلٌ بالمال. فذكارنا الصبر والصدق والقنوت والانفاق وتبقى الطلب. المقام الخامس للسالك في الطريق الله والمستغفرين بالاسحار. الاستغفار. هو الطلب استغفار بس؟ لاالطلب مش استغفار بس. هيجي الكلام ولكن الاستغفار طلب. هو يعني ايه استغفار؟ يعني ايه واحد يطلب المغفرة؟ عارفين لما يبقى في حد في معركة الخوزة اللي بتتلبس على الراس دي بتتقال على ايه؟ بيتقال عليها ايه؟ مغفر صح؟ مغفر. يعني ايه مغفر؟ بتستر راسه. المغفرة يعني ذنبك يتستر. لما بتقول رب اغفر لي يعني يا رب استر ذنبي واستر عيوبي. غفر من ستر. فانت طلب المغفرة. متضمن لان انت معترف ان انت غلطان. ومعترف ان انت عندك عيوب. ما هو ما فيش حد بيقول استرني بس انا ما عنديش حاجة غلط. صح ولا لا؟ في حد هيقول هو انا مش غلطان اه بس؟ يلا ما فيش حاجة اسمها كده في الاستغفار. الذي يستغفر ربه يشهد على نفسه انه اخطأ وزل وكلنا يخطئ وما فيش حد فينا نبي ما فيش حد فينا معصوم.

الذي يستغفر يشهد ان له عيوباً. الذي يستغفر يعلم انى له رباً غفوراً رحيهاً. يستر ذنبه ويستر عيبه يستره على الدنيا الاخرة.

#### الاستغفار مش شرط يبقى بعد الزنب

هو اول حاجة تبادرت لازهانا دلوقتي. ده الاية بتقول والمستغفرين بالاسحار. الاسحار ايه الاسحار دي؟ السحر اخر الليل. طب يعني هو يعمل ايه في الليل خلاه في اخر الليل بيستغفر؟ حال هؤلاء الصابرين والصادقين والقانتين والمنفقين ظنك كده الاغلب في حالهم ايه بالليل؟ تتقربوا لله عني اكيد الليل اقل حاجة ان الليل مش في معصية ولكنهم يختمون الليل بالاستغفار. واذا نظرت فيها شرعه الله عنه في عدد من العبادات ختام استغفار. ايات الحج اخرها استغفار امر بالاستغفار.

- في الصلاة سن لنا النبي هي في اذكار بعد الصلاة بعد ما تنهي الصلاة انت ما كنتش بتسرق
   انت كنت بتصلي لله ان تقول استغفر الله استغفر الله استغفر الله.
- لا تيجي تصوم شهر رمضان وبعد كده تطلع زكاة الفطر علشان تطهر صيامك من اللي
   كان فيه استغفار زكاة الفطر دي توبة واستغفار لله نها.

الاستغفار في منه بعد العمل الصالح. واللي يستغفر بعد العمل الصالح. ده علامة على انه مش شايف في العمل الصالح الكمال. وهذا من مفاتيح النجاة. من مفاتيح النجاة ان الانسان لا يرى في العمل الصالح في القربى اللي تقرب بها الى الله وسي كاملة. لان هو يوم ما هيشوف ان هي كاملة ذلك لنفسه وحوله وقوته. يوم ما يشوف ان هي كاملة سيعجب بعمله. طول ما هو شايف ان هو مقصر. طول ما هو شايف ان ان هي ناقصها حاجة. او ناقصها حاجات. فهو بيستغفر ربه والموضوع ده مضايقني وشاغلني. وعاوز اعرف يشتكي يقول انا حاسس ان انا بفقد الخشوع في الصلاة. والموضوع ده مضايقني وشاغلني. وعاوز اعرف ازاي اخشع في الصلاة. كويس مطلوب منه ان هو يخشع في الصلاة. هذا حاله افضل من اللي بيقول. احنا الحمد بنصلي الخمس فروض وايه؟ وكفاية كده. طول ما هو شايف ان هو مقصر طول ما هو شايف ان هو

مقصر هو في امان كبير عن العجب. هو في امان كبير عن الاستغناء عن حول الله وقوته. ولا حول قوة الا بالله على . لا حول ولا قوة الا بالله في عبادتنا. وانت في عبادتك لا حول ولا قوة الا بالله على . الاستغفار بعد العمل الصالح علامة على كده. علامة على ان انت شاهد الامر ده. شايفه في نفسك. وعارف ان فيه تقصير والتقصير ده يخليك تستغفر مش هتيأس مش هتسيب العمل. الاستغفار التقصير ده هيخليك تستغفر ربك وتزود في العمل وتحسن فيه العمل. واللي بيستغفر بعد العمل الصالح من التقصير فيه من باب اولى ان هو بيستغفر بعد ايه؟ بعد الزنب اكيد. صح ولا لا؟ يعني لو لما يكون هو بيستغفر بعد عمله الصالح. يا رب انا قصرت في ده. يا رب انا شهيت في ده. استغفر الله. يا رب اغفر لي التقصير.

يا رب العبادة المفروض لك تكون اعظم من كده. واكمل من كده. واحسن بس انا قصرت اللي بيعمل كده اللي شايف كده في نفسه من باب اولى ان هو هيكون بيستغفر اذا وقع في الذنب. اياك ان تظن ان المتقين الذين وصفهم الله في في هذه الاية لللذين اتقوا عند رجم جنات تجري من تحتها الانهار .
اياك ان تظن ان هؤلاء المتقين لا يفعل الذنوب. المتقون يذنبون و لا لا؟ يذنبون. لازم نبقى عارفين كده. من المتقين اللي ما بيذنبوش؟ الانبياء. المتقون يذنبون. ولا معصومة بعد النبي .

ايه الفرق بين المتقين وغيرهم بقى؟ الفرق ما بين وغيرهم ان المتقي اذا اذنب سارع بالتوبة والاستغفار. ان المتقي لما بيذنب بسرعة واتبع السيئة الحسنة تمحها. ان المتقي لما بيذنب بيبقى حاسس ان هو اذنب. ان المتقي لما بيذنب بيبقى الذنب واجعه. ان المتقي لما بيذنب الذنب بيخليه يذل و يخضع. ويرجع لربه على ما حدش قال ان المتقين معصومين. ولكنهم يتوبون الى الله على ويستغفرونه. بعد ما يقع في الذنب. بل بعد عمل الطاعات يشهدون ما فيها من تقصيرهم. وهنا في الاية الله على يقول والمستغفرين بالاسحار. والاسحار لها خصوصية في مسألة الاستغفار. ان السحر وقت التنزل الالهي. الله ملى ينزل الى الساء الدنيا في ثلث الليل الاخر. وده وقت له فضيلة في الاستغفار. لله على . كذلك ايضاً وقت السحر وقت خفاء. العبادة وقت الخفاء.

في عبادات بتبقى قدام الناس. زي ما انا قاعد دلوقتي بقول درس. عبادة قدام الناس. زي ما انت قاعد بتسمع عبادة قدام الناس. ولكن لا تجعل نصيبك من عبادة الله كالله قدام الناس. اجعل لنفسك نصيباً من عبادة الخفاء. التي تكون بينك وبين الله ولا يعلم بها احد. مش تبقى عبادة في الخفاء وتيجي الصبح تروح قايل ايه؟ ده انا امبارح صليت ركعتين يعني ربنا يتقبل يعني وطولت وعيطت لا. عبادة الخفاء ان تتعبد لله في الخفاء. وتحفظ هذا السر. ده سر بينك وبين ربنا يبقى في علاقة خاصة بينك وبين الله في ذلك. يعني انت هتتعبد في الخفاء عبادة حتى لو انت شايفها يا شيرة. هتتصدق بشق تمرة. هتصلي ركعتين بقصار السور. بس انت قلبك حاضر فيهم. قلبك حاضر في هذه العبادة اليسيرة. وتجعلها يسر بينك وبين الله. في خصوصية في العلاقة بينك وبين الله كالى وبين الله في النجاة في الاخرة.

يكون في عباد كثيرة امام الناس وفي عمل صغير في اعين الناس. فعله في الخفاء تقبله الله على منه وكتبه من اهل الجنة وهو ما زال في هذه الدنيا. الطلب مش بس استغفار مش طلب مغفرة فقط. في سور اخرى كثيرة من الطلب عشان بيطلب حاجات كتير جداً ولكن اثمى هزا الطلب واشرف هزا الطلب ان يطلب الانسان ان يغفر الله على له ان يستر عيوبه وان يستر زنوبه. اشرف حاجة.

لذلك تجد سيدنا نوح الكلي يقول ﴿ فقلت استغفروا ربكم انه كان غفارا يرسل السهاء عليكم مدرارا. ويمددكم باموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم انهارا ﴾ تجد الاستغفار الاستغفار انت بتطلب الستر ستر العيب وتطلب ستر الذنب. فاذا تذللت لله على هذا الذل بكل لوازمه. انعم الله على عليك من فضله عما سأل وعما لم تشأل. فهذا هو المقام الخامس من هذه المقامات؟ الصابرين والصادقين والمقانتين والمنتغفرين بالاسحار. الصابرين الصبر يورث في الانسان عدم الجزع. الصبر يورث في الانسان قوة الجزع. الصبر يورث في الانسان قوة على ترك معصية الله على وترك الشهوات. الصبر يورث في الانسان رضا بالله على ويرا قضاه وقدره.

والصادقين الصدق يورث في الانسان حسن الطبع. الصدق يجعل الانسان قلبه موافق للسانه موافق لل اراده الله على منه. الصبر ينجي الانسان من صفات المنافقين. والصابرين الصابرين الصابرين والصادقين والقانتين. القنوت يورث في الانسان تذللاً وخضوعاً لله على القنوت بخضوعه وتذلله الذي يورثه الانسان سبب للنجاة. من عذاب الله على كها ذكرنا في سورة الملك وفي غيرها تتبعوا هذا المعنى في كتاب الله على . وفي فضائل الاعهال في فضائل السور وفضائل الاذكار وغيرها. والمنفقين الانفاق يورث في الانسان حسن الظن بالله هي والانفاق علامة على ايهان بالغيب. والانفاق يشوقه الى ما عند الله على من ثمرة هذه النفقة التي انفقها لله هي والمستغفرين بالاسحار.

الاستغفار يورث في الانسان اعترافاً بالتقصير هو على حقيقة الامر وعلى حقيقة الامر مقصر.

لا تنسونا من صالح دعائكم.